
 Estomihi 2026  

Copitz  Graupa 

Lukas 18, 31-34 

 

31 Er nahm aber zu sich die Zwölf und sprach zu ihnen: Seht, wir gehen hinauf nach Jerusalem, und 

es wird alles vollendet werden, was geschrieben ist durch die Propheten von dem Menschensohn. 

32 Denn er wird überantwortet werden den Heiden, und er wird verspottet und mißhandelt und 

angespien werden, 

33 und sie werden ihn geißeln und töten; und am dritten Tage wird er auferstehen. 

34 Sie aber begriffen nichts davon, und der Sinn der Rede war ihnen verborgen, und sie verstanden 

nicht, was damit gesagt war. 

 

Liebe Gemeinde! 

 

Zum Beginn dieser Predigt hören Sie eine Geschichte, eine Erzählung. Ein Mann aus dem Neuen 

Testament erzählt. So könnte seine Erzählung beginnen. Sie wird uns im Predigtabschnitt für diesen 

Sonntag wiederbegegnen. 

 

„Mein Name spielt nichts zur Sache. Ich bin einer von denen, die ohne Namen auskommen. Zu mir 

sagte man: der blinde Bettler vom Stadttor oder der, der immer dort sitzt. Daß ich auch einen Na-

men habe, daß man mir ins Gesicht schauen kann, das spielte bis dahin keine Rolle. Ich gehörte 

zum Stadtbild unserer schönen und reichen Stadt Jericho. Ich gehörte zum Stadtbild so wie eben 

schmale Gassen, streunende Hunde, Abfallhaufen, Rinnsteine, Bettler und Säufer zum Stadtbild 

gehören. Mein Name tut nichts zur Sache. Ich war eben einer von den... 

Von dieser Stadt hatte ich noch nie etwas gesehen, obwohl ich seit meiner Geburt ihr lebte. Aber 

ich kannte ihre Gerüche und ihre Geräusche, ihre Straßen und Ecke. Ich kannte auch viele von den 

Menschen, von den bedeutenden und von den einfachen. Ich erkannte eine vorbeiziehende Karawa-

ne von Handelsreisenden an den fremdartigen Gerüchen von Gewürzen und Stoffen, am Gemurmel 

der Reisenden in anderen Sprachen, am Klimpern feiner Kettchen, am Geruch der Tiere. Ich er-

kannte den Bauern, der sein Vieh zum Markttag treibt an seine kräftigen Worten und dem aufge-

scheuchten Gang der Tiere. Ich erkannte die Stadtstreicher und Diebe an ihrem Gang und Geruch 

oder daran, wenn sie mir aus meiner Bettelschale etwas zu nehmen versuchten. Ich erkannte die 

einfachen und ehrlichen Leute am Klingen der Münzen und ihrem „Vergelt’s Gott“. Das alles  

kannte ich, obwohl ich es nie gesehen hatte, denn ich war blind von Geburt an.  

Und dann, dann sah ich ihn. Von seinem Kommen hatte ich gehört. Die Leute tuschelten und rede-

ten von einem, der da kommen sollte. Alle sprachen so hoffnungsvoll. Jesus solle er heißen, ein 

Gerechter solle er sein. Kranken habe er geholfen, arm sei er, so sagten die Leute. Dann hörte ich 

die Schritte von Sandalen und ich spürte den aufgewirbelten Staub von vielen vorbeigehenden Leu-

ten. Da nahm ich all meine Mut und meine letzte verzweifelte Hoffnung zusammen und schrie: „Je-

sus, Sohn Davids, erbarme dich meiner!“ Die Leute wollten das nicht und sagten: Gib Ruhe, sei 

leise, wegen dir ist er nicht in unsere Stadt gekommen!“ Aber ich schrie um so lauter. Entweder er 

konnte mir helfen oder keiner. Dann war plötzlich Ruhe, der Staub legte sich ein bißchen. Er und 

seine Begleiter mußten stehengeblieben sein. Er sagte, sie sollen mich zu ihm bringe. Er sah meine 

toten Augen und fragte: „Was willst du, dass ich für dich tun soll?“ Ich nahm all meinen Mut zu-

sammen und sagte: „Herr, daß ich sehen kann.“ Es war eine ungeheure Bitte. Es entstand eine große 

Stille. Und er sagte “Sei sehend! Dein Glaube hat dir geholfen!“  

Und dann sah ich ihn. Er sah mich an mit diesem ruhigen, durchdringenden Blick. Diesen Blick 

werde ich nie vergessen. Es waren die ersten, die hoffnungsvollsten und wenig später die traurigsten 

Augen, die ich sah. Eine Woche später sah ich ihn. Alle Hoffnung an ihm, alles Leben war gebro-

chen. Das sollte der sein, der mir das Augenlicht geschenkt hatte! Selber geschunden und gebro-

chen, mit Verbrechern ans Kreuz genagelt bis sein Auge brach. Der, der mir geholfen hatte, für den 

gab es keine Hilfe mehr.  



 2 

Doch ich sah ihn wieder. Einige Tage später. Ich war bei denen, die zuvor seine Freunde waren. Sie 

waren kopflos, blicklos. Da war er zu sehen. Jesus der Gekreuzigte als der Lebendige. Später bin 

ich für ihn losgezogen. Ich mußte von dem erzählen, der mein Leben verändert, aufgebrochen hatte. 

Den Blinden wollte ich es vor allem sagen. Wenn ich ihnen von meiner Heilung erzählte, dann frag-

ten sie mich: „Und warum bleiben wir ungeheilt?“ Das war eine schwere Frage. „Warum nicht al-

le?“ Darauf fand ich keine Antwort. Das war eine unbeantwortbare Frage. Ich konnte sie nur mit 

den anderen aushalten, versuchen bei ihnen zu bleiben. Aber es gab noch so eine unbeantwortbare 

Frage. Die hatte Jesus gestellt, als er dort angelangt war, wo er es vorausgesagt hatte: am Kreuz. Da 

stellte Jesus eine Frage. „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlasen?“ Und niemand war 

da, diese Frage zu beantworten. Diese Frage sollte unbeantwortet bleiben bis Ostern und bis 

schließlich alle Fragen beantwortet und alle Rätsel gelöst sein werden.“ 

 

(Hören wir den Predigtabschnitt noch einmal so wie Lukas ihn aufgeschrieben hat: 

Textlesung  Lukas 18, 31-43 

 

Er nahm aber zu sich die Zwölf und sprach zu ihnen: Seht, wir gehen hinauf nach Jerusalem, und es 

wird alles vollendet werden, was geschrieben ist durch die Propheten von dem Menschensohn. 

Denn er wird überantwortet werden den Heiden, und er wird verspottet und mißhandelt und ange-

spien werden, und sie werden ihn geißeln und töten; und am dritten Tage wird er auferstehen. 

Sie aber begriffen nichts davon, und der Sinn der Rede war ihnen verborgen, und sie verstanden 

nicht, was damit gesagt war. 

 

Es begab sich aber, als er in die Nähe von Jericho kam, daß ein Blinder am Wege saß und bettelte. 

Als er aber die Menge hörte, die vorbeiging, forschte er, was das wäre. Da berichteten sie ihm, Je-

sus von Nazareth gehe vorbei. Und er rief: Jesus, du Sohn Davids, erbarme dich meiner! Die aber 

vornean gingen, fuhren ihn an, er solle schweigen. Er aber schrie noch viel mehr: Du Sohn Davids, 

erbarme dich meiner! 

Jesus aber blieb stehen und ließ ihn zu sich führen. Als er aber näher kam, fragte er ihn: Was willst 

du, daß ich für dich tun soll? Er sprach: Herr, daß ich sehen kann. Und Jesus sprach zu ihm: Sei 

sehend!  Dein Glaube hat dir geholfen. Und sogleich wurde er sehend und folgte ihm nach und pries 

Gott. Und alles Volk, das es sah, lobte Gott. Lk 18,31-43) 

 

Zwei ganz verschieden Handlungsorte und Situationen werden da vereinigt. Einmal ist da der enge 

Kreis der Jünger, der in einer sehr ruhigen Szene zum dritten mal von Jesus gesagt bekommt, wohin 

sein Weg geht. Aber sie verstehen es nicht. Sie können nicht begreifen, daß die Zeit mit Jesus so 

enden soll. Jesus ist für sie doch ein ganz anderer. Im Kreis der Eingeweihten ereignet sich Betrof-

fenheit und Unverständnis. 

Und zum anderen ist da eine Straßenszene mit viel Volk, Tumult. Einer, der ganz am Rande steht 

und nichts sieht, der sieht in Wirklichkeit durch: Ein Blinder. Er sieht in Jesus den Messias. Und der 

Messias ist als Davidssohn in besonderer Weise ein Helfer der Notleidenden. Nach dem er auf sich 

aufmerksam gemacht hat und zu Jesus gelangt ist, nötigt Jesus ihn auszusprechen was er will. Er 

könnte eine bescheidene Bitte äußern, um nicht eine große Enttäuschung zu erleben. Er könnte sa-

gen: „Herr, ich will lernen, mit meiner Behinderung zu leben und mit ihr besser zurechtzukommen. 

Ich will Menschen, die mich versorgen und begleiten. Und ich will ein ausreichendes Ein- und 

Auskommen.“ Aber er sieht sich durch Jesus herausgefordert, eine Maximalbitte auszusprechen. 

„Herr, daß ich sehen kann!“ 

 

Die Zusammenstellung dieser zwei Bibelabschnitte bei Lukas reißt eine Spannung auf. Der Jesus, 

der ins Leiden geht und der Jesus, der dabei Leiden beendet, stehen gegeneinander. Sterben und 

Heilen stehen gegeneinander. Jesus, der zum Sterben geht, heilt. Er legt seinen Widerspruch und 

seinen Widerstand gegen die Leidenserfahrungen der Menschen ein. Krankheit, Behinderung und 

Tod sind nicht das Letzte, ihnen gehört nicht die Zukunft - das macht Jesus damit zeichenhaft klar.  



 3 

Und zum anderen ist es der heilende Jesus, der da zum Sterben geht. An diesem Sterben geht kein 

Weg vorbei. Und damit macht sich Jesus unsere menschliche Existenz noch auf eine andere Art zu 

eigen. Jesus sagt uns damit: „Ja, in meinem Leben wie in deinem Leben, da gibt es Dinge, da gibt es 

Wege, für die haben wir keine Erklärung.“  

 

Jesus wie er in diesen zwei kurzen Szenen beschrieben wird, steht in einer tiefen Spannung und ist 

doch der eine. Jesus, der andere durch ein Machtwort sehend macht, dem bricht selbst das Augen-

licht. Jesus, der Bezwinger der Krankheit stirbt am Kreuz einen Erstickungstod. Der dem Leben 

zum Sieg verhilft, geht in den Tod. Christus, der aus der Allmacht des Vaters kommt, wird ohn-

mächtig wie das letzte seiner Geschöpfe. Überwinden und Scheitern, Heilen und Sterben, Sieg und 

Niederlage, Tod und Leben stehen hier so eng beieinander. Warum? 

 

Warum hinterläßt der, der sich ausliefern läßt, Hoffnung zurück? Warum stellt der Scheiternde Sie-

geszeichen an seinem Weg auf? Warum pflanzt der Sterbende Lebenskeime? Was sollen diese zwei 

Geschichten nebeneinander: die Leidensankündigung und die Blindenheilung?  

 

Mir scheint, daß diese Spannung zu unserem Leben und zu unserem Glauben gehört. Mir scheint, 

daß diese Spannung unumgänglich ist, aufreibend aber auch heilsam sein kann. Ohne diese Span-

nung  kein Leben und  kein Glauben. 

 

1. Angefochtener Glaube oder: Die Spannung zwischen Schon-Jetzt und Noch-nicht.  

Diese Spannung steht über unserem Christsein. Gottes Heil ist für uns da. Gottes Heil ist da. Und 

nichts ist so gewiß, wie dass Gott das Heil will, das er uns in Jesus Christus geschenkt hat. Aber 

dieses Heil ist noch nicht für alle offenkundig und manchmal für uns selbst nicht. 

 

Wir erleben das, wenn es um unsere eigene Hoffnung oder um die Hoffnung nächster Angehöriger 

geht. Wir wissen alles, was es zur Hoffnung des christlichen Glaubens zu sagen gibt, aber uns fällt 

es dennoch schwer, voll auf diese Hoffnung zu setzen, ihr ganz und gar zu vertrauen. Das spüren all 

jene besonders, die etwa einen schwerkranken Angehörigen begleiten. Wir sind dann zuweilen 

selbst hin- und hergerissen, ob wir noch Hoffnung machen sollen oder ob wir mit einen Menschen 

das Gespräch über sein vielleicht nahe bevorstehendes Sterben suchen sollten. Da wir wohl nie bis  

ins Letzte Klarheit haben werden, sollten wir uns wohl darum bemühen, diese Spannung auszuhal-

ten und dem anderen in dieser Spannung beizustehen. 

Das könnte zweierlei bedeuten: Zum ersten von der Hoffnung sprechen, die uns als Christen zuge-

sagt ist: Der Tod ist nicht das Letzte. Der Tod ist Durchgang zum ewigen Leben. Es ist immer ein 

Übermaß an Hoffnung. Dies kann durch nichts beseitigt werden. Und zum anderen dem Sterben, 

soweit das nur geht, sich zu stellen. So kann diese Spannung für unser Leben fruchtbar werden, weil 

wir uns den unabdingbaren Notwendigkeiten stellen und uns zugleich unserer Hoffnung vergewis-

sern. 
 

In dieser Spannung stehen wir aber auch bei allen anderen Bereichen, in denen es um unsere Hoff-

nung geht. Zum Beispiel um die Überlebenshoffnung für unsere Welt. 

- Klima. Wir wissen, dass diese Welt zeitlich begrenzt ist. Spätestens in 5 bis 6 Milliarden 

Jahren entwickelt sich die Sonne zum Roten Riesen der eine Größe bis zur Umlaufbahn der 

Venus erreicht. Die Erdoberfläche ist zu diesem Zeitpunkt unbewohnbar. Aber wie gesagt: 

in 5 bis 6 Mrd. Jahren. Wir wissen auch von der Bibel her, dass Gott unserer Welt eine 

Grenze, ein Ziel gesetzt hat. ABER – das ist kein Grund, heute die Hände in den Schoß zu 

legen und nicht alles zu unternehmen, damit noch möglichst viele Generationen hier auf die-

ser Erde lebenswerte Verhältnisse finden. 

- Frieden. Wir wissen, wie schwierig die Wege zum Frieden sind. ABER – das ist umso mehr 

ein Grund, für Frieden, Verständigung und Versöhnung die Hände zu falten und in unserer 

nächsten Umgebung für ein gutes Miteinander einzutreten. 

 



 4 

2. Selbstverständliche Wunder oder: Die Grenzen von Wundern sind verschiebbar.  

Unser Bibelabschnitt erzählt eine Wundergeschichte, die Heilung eines Blinden. Ich möchte die 

Bibel hier wirklich beim Wort nehmen. Es geht dieser Geschichte nicht darum, daß wir irgendwie 

alle blind sind und uns Jesus allen die Augen öffnet und uns einen neuen Weg zeigt. Wenn es so 

wäre, dann hätte es des Blinden nicht bedurft. Nein, diese Geschichte spricht ohne wenn und aber 

davon, daß ein Mann der mit seinen Augen nicht sehen konnte, Heilung erlebte und sehen konnte. 

Es geht darum, daß ein Mensch von einer Behinderung befreit wurde. Geheilt wurde aber nur er. 

Unserem heutigen Wirklichkeitsverständnis, unserer allgemeinen Vorstellung von einer Behinde-

rung läuft das entgegen. Wir rechnen eben im Alltag nicht damit, daß ein Blinder durch ein Wort 

sehend wird. Die Bibel hat damit keine Schwierigkeiten.  

 

Wenn unsere Bibel keine Wunder erzählen könnte, wäre es das schlimm. Nicht von Wundern erzäh-

len, daß hieße. In unserer Welt gibt es nur das, was Menschen können und verstehen. Nichts  Wun-

derbares sagen, das hieße angesichts der Auferstehung dem Tode die Macht zu überlassen. Das 

Wunder, das unsere Grenzen übersteigt, ist ja auch Protest gegen Krankheit, Behinderung, gegen 

Angst und Tod. 

 

Das Wunder oder Zeichen ist aber nie der Regelfall. Und deshalb bleibt eben das Warum genauso 

bestehen. Warum wurden wir nicht geheilt, fragen andere. Oder, um Beispiele aus unserer näheren 

Geschichte in Erinnerung zu rufen.  

- In Katastrophengeschichten gibt es Erlebnisse von wunderbaren Errettungen. Aber warum 

geschah das nicht für noch mehr? 

- In den Wirrnissen der Kriege gibt es manche Geschichte von wunderbarer Errettung. Aber 

warum gab es diese Geschichte nicht auch für viele andere Tausende?  

 

Die Frage „Warum nicht alle? Warum muß ich trotzdem behindert leben? Warum gibt es trotz Jesus 

Leid?“ ist geblieben. Und es ist eben nicht nur eine Frage, die man so stellt, sondern dahinter stehen 

tagtägliche Erfahrungen. Das Blindsein des Blinden war wirkliches Leiden und kann nicht mit unse-

rem Blindsein auf eine Stufe gestellt werden. Aufregend finde ich Vieles am Verhalten des Blinden. 

Er schreit laut. Er bittet nicht nur höflich. Er ist einerseits machtlos und abhängig, auf andere ange-

wiesen. Aber er nutzt zum anderen alles das, was in seinen Grenzen möglich ist. Er sagt laut und 

deutlich: „Ich will.“ - Diese Geschichte läßt uns nach den Menschen mit Einschrämkungen bei uns 

fragen. Hören wir sie nur, wenn sie laut schreien, sich in Szene setzen? 

 

3. Die Grenzen des Wunders sind verschiebbar. 

Die Grenze zwischen dem Menschenmöglichen, Normalen und dem Wunder verläuft nicht zu jeder 

Zeit gleich. Denken wir nur an Blindheit. Wer am grauen Star, einer Eintrübung der Augenlinse 

erkrankte, der erblindete vor einigen Jahrzehnten wirklich. Heute kann durch eine kleine Operation 

die Sehleistung fast 100%ig zurückgewonnen werden. Wie vielen Menschen ist heute durch Inten-

sivmedizin oder Medizintechnik das Leben gerettet wurden, die noch vor 10 oder 20 Jahren als si-

chere Todeskandidaten gegolten hätten? Was gestern noch ein Wunder gewesen wäre, ist heute er-

klärbar. Was gestern normal erschien, grenzt heute ans Wunderbare. 

 

Wir messen Wunder zumeist an den Gesetzen der Naturwissenschaft. Es gibt genauso viele Wun-

der, die die Alltagsgesetze der Selbstverständlichkeiten durchbrechen: der Beginn einer Liebe, die 

Bewahrung im Straßenverkehr, die gelungene Operation, der geheilte Suchtkranke, das Ende eines 

Streits usw. Auch dort wird etwas sichtbar von der neuen Welt Gottes, auf die wir zugehen. 

Amen. 

 

 

 

 



 5 

Fürbittgebet  (WUNDER)1 

Wir danken dir, 

Gott, für all die Wunder, 

die du unter uns geschehen lässt. 

Wir bitten dich, 

Gott, lass uns erkennen, 

dass es nicht selbstverständlich ist, 

wenn sich so vieles in unserem Leben 

nahtlos ineinander und aneinander fügt. 

Lass uns erkennen, 

dass hinter jedem wichtigen Gedanken, den wir fassen, 

hinter jedem neuen Schritt, den wir gehen, 

hinter jeder guten Tat, die wir verrichten, 

du stehst, um unsere Geschicke zu lenken. 

Lass uns erkennen, 

dass hinter jeder verschlossenen Tür, die sich überraschend öffnet, 

hinter jedem tiefen Graben, der sich unerwartet schließt, 

hinter jeder trennenden Mauer, die unvermutet einstürzt, 

du stehst 

und ein Wunder vollbringst. 

Das Wunder des Lebens. 

Das Wunder der Liebe. 

Das Wunder der Heilung. 

Das Wunder der Vergebung. 

Das Wunder der Versöhnung. 

Das Wunder des Friedens. 

An und für und durch Menschen, 

die sich in deinem Namen dafür einsetzen, 

dass das Leben gelingt. 

 

 

 

 

 

 
1 Eckhard Herrmann: Neue Gebet für den Gottesdienst, München: Claudius-Verlag 2004 Seite 150 


