
 2. n. Epiphanias 2026 

Sonnenstein 

Jer. 14, 1 (2) 3-4 (5-6) 7-9 

 
1 Dies ist das Wort, das der HERR zu Jeremia sagte über die große Dürre: 
(2 Juda liegt jämmerlich da, seine Städte verschmachten. Sie sinken trauernd zu Boden, und Jerusa-

lems Wehklage steigt empor.) 
3 Die Großen schicken ihre Diener nach Wasser; aber wenn sie zum Brunnen kommen, finden sie 

kein Wasser und bringen ihre Gefäße leer zurück. Sie sind traurig und betrübt und verhüllen ihre 

Häupter. 
4 Die Erde ist rissig, weil es nicht regnet auf das Land. Darum sind die Ackerleute traurig und ver-

hüllen ihre Häupter. 
(5 Selbst die Hirschkühe, die auf dem Felde werfen, verlassen die Jungen, weil kein Gras wächst. 
6 Die Wildesel stehen auf den kahlen Höhen und schnappen nach Luft wie die Schakale; ihre Augen 

erlöschen, weil nichts Grünes wächst.) 
7 Ach, HERR, wenn unsre Sünden uns verklagen, so hilf doch um deines Namens willen! Denn 

unser Ungehorsam ist groß, womit wir wider dich gesündigt haben. 

 

Liebe Gemeinde, 
 

Christen sind gut dran, denn sie haben allen Grund, die Hoffnung nicht zu verlieren in einer Welt, 

die immer verrücktere Züge annimmt. Verrückt in dem Sinne, dass scheinbar alle guten und ver-

nünftigen Grundsätze verrückt worden sind, in dem man sie gegen kurzsichtigen Unsinn und Eigen-

interesse getauscht hat. Was meine ich damit? 

Unsere Welt in ihrer Gesamtheit steht vor ganz großen Herausforderungen, Herausforderungen, die 

aber durch eine gemeinsame Anstrengung, guten Willen und Vernunft zu bewältigen sind. Der 

Weltfrieden und das Miteinander der Völker ist an vielen Stellen gestört. Aber das liegt im letzten 

nicht an den Menschen, zumal an den einfachen Menschen, sondern an einer ganzen Zahl größen-

wahnsinnigen und selbstherrlichen Autokraten, die offenbar alle Zeichen der Zeit ignorieren und 

nichts als ihre persönlichen Machtpläne verfolgen, die sie dann gern als das Wohl ihrer Nation ver-

kaufen wollen (MAGA). Die Welt hält den Atem an und befürchtet in jeder neuen Nachrichtensen-

dung neues überraschendes Unheil. 

Wegen imperialen Grossmachtsphantasien, die in Moskau, Washington, Peking oder Teheran be-

trieben werden, hält die ganze Welt den Atem an und niemand schaut auf die wirklichen Herausfor-

derungen. Keiner braucht die permanenten Schreckensmeldungen aus der Ukraine, dem Nahen Os-

ten oder dem Sudan. Die wirklich wichtigen Überlebensfragen der Menschheit werden in den Hin-

tergrund gerückt, weil alle nur noch auf einen sprunghaft und unberechenbar agierenden US-

Präsidenten schauen, der offenbar nicht im Vollbesitz seiner geistigen Kräfte ist, keinerlei Werte 

kennt, sich über Grundsätze der Menschenwürde und internationales Recht hinwegsetzt. Ein Staats-

oberhaupt, der nichts als sich selbst gelten läßt, von diplomatischer Kultur, Anstand und Respekt 

einmal gar nicht zu reden.  

Die wirklich größte Überlebensfrage, der Klimawandel ist offenbar im Alltag vieler Menschen kein 

Thema mehr und im gesellschaftlichen Diskurs außer Blick geraten. Dabei braucht unsere Erde all 

unsere Anstrengungen und Liebe, wenn wir in den nächsten Jahrzehnten und künftige Generationen 

noch eine lebenswerte Welt vorfinden wollen. Die Erde braucht streng genommen den Menschen 

nicht. Sie ist über Millionen von Jahren auch ohne ihn klargekommen. Aber der Mensch und alle 

Lebewesen brauchen eine bewohnbare Erde. Und damit uns das gelingt brauchen wir als Erstes 

Hoffnung, Hoffnung trotz allem menschengemachten Wahnsinn! 

Christen sind gut dran, denn sie haben allen Grund, die Hoffnung nicht zu verlieren und diese Hoff-

nung kommt im letzten von Gott, der den Mensch und diese Welt will und liebt. 



 2 

Wir sind nicht ohnmächtig! Wir sind einer unberechenbaren Welt nicht ausgeliefert, weil wir all 

dem etwas entgegensetzen können, was im letzten nicht aus uns kommt. Wir haben die Schätze 

Glaube, Liebe und Hoffnung und die Hoffnung ist vielleicht die wichtigste unter ihnen! 

Wir haben uns schon fast daran gewöhnt: Jedes neu zu Ende gegangene Jahr ist das wärmste oder 

das mit den meisten Unwetterereignissen seit dem Beginn der Wetteraufzeichnungen, wobei das 

Jahr 2025 einfach mal eine kleine Ausnahme macht. Aber kaum eine Nachrichtensendung vergeht 

ohne Meldungen über Dürrekatastrophen, Waldbrände, überraschende Wintereinbrüche, Über-

schwemmungen und Erdrutsche und das damit verbundene menschliche Leid. Das alles ist Unheil 

mit Ansage! Die Ereignisse, die wir heute aufgrund der CO²-Emmison erleben, sind uns seit den 

1980-er und spätestens seit den 2000-er vorhergesagt. Unheil mit Ansage! 

Der mit dem Blick auf das Thermometer greifbare Klimawandel, menschengemacht ist, ist heute 

trauriger und allseitiger Konsens. Er wird  von 90 % aller Experten und detailliert im Weltklimabe-

richt1 auf mehr als 3.000 Seiten von 831 Experten erarbeitet wissenschaftlich begründet wird, und 

eigentlich nur noch im AfD-Grundsatzprogramm2 als temporäre Warmzeit geleugnet.  

Der Predigttext des heutigen Sonntags führt uns eine extreme Dürre vor Augen. Es ist die Zeit 

knapp 600 Jahre vor Christus. Im Land Juda, dem Reststaat, der vom ehemals gut doppelt so großen 

Israel übrig geblieben ist, warnt der Prophet Jeremia seine Zeitgenossen vor der nächsten Katastro-

phe.  

Die Babylonier stehen schon fast vor den Toren Jerusalems und Jeremia verkündet im Auftrag Got-

tes: Diese sich anbahnende Katstrophe ist die Folge dessen, dass das Volk und seine Entscheidungs-

träger Gott vergessen haben. Sie vollziehen zwar noch einen äußerlichen Tempeldienst und Kult, 

aber sie suchen die Absicherung bei den Göttern anderer Völker oder bei anderen Staaten mit denen 

die judäischen Könige paktieren wollen. Im Land gibt es schreiendes Unrecht gegenüber den einfa-

chen Menschen. Aber alle schauen weg. Jeremia muss sich mit Schönwetter-Propheten auseinan-

dersetzten, die die Menschen mit falschen Sicherheiten beschwichtigen: Es wird alles gut. Wir ha-

ben den Tempel. Es gibt keine Gefahren (Jer. 23, 9-40). Jeremia ist einer, den Gott beauftragt hat, 

den Menschen ins Gewissen zu reden, einer, der nichts mehr schönreden will. Nicht vom Feiern 

spricht er, sondern von eine Dürre-Katastrophe: 

3 Die Großen schicken ihre Diener nach Wasser; aber wenn sie zum Brunnen kommen, finden sie 

kein Wasser und bringen ihre Gefäße leer zurück. Sie sind traurig und betrübt und verhüllen ihre 

Häupter. 

4 Die Erde ist rissig, weil es nicht regnet auf das Land. Darum sind die Ackerleute traurig und 

verhüllen ihre Häupter. 5 Selbst die Hirschkühe, die auf dem Felde werfen, verlassen die Jungen, 

weil kein Gras wächst. 6 Die Wildesel stehen auf den kahlen Höhen und schnappen nach Luft wie 

die Schakale; ihre Augen erlöschen, weil nichts Grünes wächst. 

7 Ach, HERR, wenn unsre Sünden uns verklagen, so hilf doch um deines Namens willen! Denn 

unser Ungehorsam ist groß, womit wir wider dich gesündigt haben. 8 Du bist der Trost Israels und 

sein Nothelfer. Warum stellst du dich, als wärst du ein Fremdling im Lande und ein Wanderer, der 

nur über Nacht bleibt? 9 Warum bist du wie einer, der verzagt ist, und wie ein Held, der nicht hel-

fen kann? Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir heißen nach deinem Namen; verlass uns nicht! 

Jeremia beschreibt die Situation schonungslos und redet nichts schön. Er beschreibt die Folgen ei-

ner Dürre, die Aspekte extremer Trockenheit: Schaut euch um. Das Leben in Jerusalem liegt am 

Boden. Die Menschen dürsten, sie klagen. Resignation und Betrübnis haben das Land ergriffen. 

Selbst die einflussreichen Leute kommen nicht mehr an Wasser heran. Sie schicken zwar ihre Un-

tergebenen zum Brunnen, denn Wasserholen war die Aufgabe von Frauen und Kindern. Aber sie 

suchen das Wasser schon nicht mehr an den Brunnen, Quellen oder Zisternen, sondern in den Gru-

 
1 https://www.de-ipcc.de/128.php   
2 https://www.afd.de/grundsatzprogramm/  Seite 156f 

https://www.de-ipcc.de/128.php
https://www.afd.de/grundsatzprogramm/


 3 

ben, in Tümpeln3, wo man die letzten Reste des kostbaren Nass zu entdecken versucht. Doch ver-

geblich. So leer wie ihre Gefäße ist auch ihr Inneres. Die plötzliche alle betreffende Bedrohung legt 

offen, daß etwas nicht stimmt und sie deckt zugleich das Versagen der Verantwortlichen auf. Die 

Menschen verhüllen ihr Haupt, ein Zeichen der Trauer oder ein Zeichen dafür, dass die Menschen 

das Leben, die anderen Menschen und den ganzen Jammer nicht mehr sehen wollen oder können. 

Nicht anders geht es den Bauern. Der Boden ist zerbrochen, zerborsten von der Dürre. Auch sie 

wollen das ganze Leid nicht mehr mit ansehen. 

Die letzte Steigerung wird sichtbar beim Blick zu den freilebenden Tieren in der Natur. Die Hirsch-

kühe verhalten sich wiedernatürlich und versorgen nicht ihre frischgeworfenen Rehkitze, sondern 

lassen sie allein und geben dem Tod preis. Da muss etwas Schwerwiegendes passiert sein, wenn 

sich eine Art Artensterben ankündigt. Selbst der Wildesel, der zu den zähsten Tierarten zählt und 

sich an eine karge Natur angepasst hat, findet nichts Grünes und gibt Laute wie ein heulender Scha-

kal von sich.  

Wassermangel, Konkurrenzkämpfe, Vernichtung der Landwirtschaft, Tiersterben, Verlust der Le-

bensgrundlage – so würde die eben gehörte Beschreibung Jeremias in den nüchternen Stichworten 

unserer Zeit klingen.  

Nach dieser an die Nieren gehenden Beschreibung, wechselt Jeremia in die Klage, ins Gebet. Er 

sieht die Situation nicht einfach als eine Folge von wirtschaftlichen, politischen und sozialen Fehl-

entwicklungen, denen man nur mit dem richtigen Maßnahmekatalog begegnen muss. Er sieht es als 

Folge der zerbrochenen Beziehungen seiner Zeitgenossen zu Gott. Die Menschen seiner Zeit hatten 

sich alles schön zurecht gelegt und es gabt die Beruhigungspropheten, die Schönredner: Alles wird 

gut! Wir sind Gottes erwähltes Volk! Wir haben den Tempel! Wir haben Gott auf unserer Seite!  

Jeremia erlebt Gott ganz anders: Gott, du bist doch unser Trost und Nothelfer, aber du stellt sich so 

wie ein Fremder, der nur mal so vorbeikommt. Wie ein Held, der nicht helfen will oder kann, ver-

zagt und kraftlos. Warum stellst du dich so abwesend, so hilflos? – fragt und klagt Jeremia gleich 

zweimal, drängend.  

Als ob es Gott nicht gäbe.4 Hier tut sich der Unterscheid zu heute auf. Jeremia redet noch mit Gott, 

fragt, klagt, betet, ruft Gott an um Hilfe. Für den weit überwiegenden Teil unserer Gesellschaft ist 

das keine Frage mehr. Sie leben ihr Leben ohne, dass darin Gott eine Rolle spielt. Sie haben verges-

sen, dass sie Gott vergessen haben. Aber auch für Christen gibt es diese Erfahrung: Gott stellt sich 

scheinbar abwesend, hilflos. Ohnmächtig, als ob er nur auf der Durchreise wäre.  

Die Menschen zur Zeit Jeremias hatten eine klare Erwartung an Gott: Gott ist der Schöpfer der Welt 

und damit hat er die Rolle des Versorgers und Beschützers zu erfüllen. Aber so einfach ist es nicht. 

Und es reicht auch nicht einen Schwarz-Zeiss-Unterschied aufzumachen: Im Bund mit Israel im 

Alten Testament ist Gott eben der Richter und Bestrafer und im neuen Bund, den Jesus Christus 

gestiftet hat, gibt es nur noch Gnade und Vergebung. Das wäre dann billige Gnade, eine Gnade, die 

mich nichts kostet, bei der alles beim Alten bleiben kann. 

Sind die Daten zum Klimawandel umfassend wissenschaftlich untersetzt? Das ist mit etwas Arbeit 

verbunden. Ich muss mir dazu unter Umständen die Meinung mehrerer Personen einholen. Ich muss 

den Versuch unternehmen, mir ein möglichst umfassendes Bild zu verschaffen und mich nicht von 

der erstbesten Schlagzeile beeindrucken zu lassen. Die junge Generation macht uns das gerade 

überzeugend vor. In der Klimadebatte oder besser gesagt schon bei der Suche nach Lösungen, er-

weisen sie sich als umfassend informiert, auf der Höhe der Zeit. Sie lassen sich kein X mehr für ein 

U vormachen. Gerade die junge Generation, über deren Leben und Zukunft ja in der Klimadebatte 

verhandelt wird, prophezeien das Unheil und rufen die „Herrschenden“ zur Verantwortung. Aber 

dort bleiben sie auch nicht stehen.  

 
3 Georg Fischer: Jeremia 1-25 (Herders Theologischer Kommentar zum AT) Freiburg 2005. S. 475 
4 etsi deus non daretur  



 4 

Denn eine erkannte Wahrheit hat auch immer ihren Preis. Wer erkannt hat, dass dringender Ände-

rungsbedarf besteht, der muss auch bereit sein, vor der eigenen Tür zu kehren. Und da ist es wich-

tig, dass z.B. die Klimadebatte nicht zum Generationen-Krieg wird, mit der verknappten Botschaft 

„Ihr Alten habt mit euren kurzsichtigen Lebensstil unsere Zukunft kaputtgemacht!“, sondern das 

miteinander nach Lösungen und Veränderungen gesucht wird, bei denen jeder seinen Teil beisteu-

ert.  

Das größte Kapital ist dabei die Hoffnung. Unser Glaube ist eine Quelle der Hoffnung, weil Gott für 

Gerechtigkeit, für Leben, für den Menschen einsteht. Deshalb gibt es keinen Grund, in Verzweif-

lung und Lethargie zu verfallen. Eine bessere Medizin gegen Hoffnungslosigkeit als den christli-

chen Glauben kenne ich nicht. 

Große Hoffnung setze ich in die junge Generation, denn ihre Zukunft wird hier verhandelt. Wenn 

man sie heute fragt: Was gibt euch Hoffnung? Was macht Mut? Wo findet ihr Halt? Dann nennen 

sie als erstes Ihre Familien, ihre Freunde. Musik, draußen sein, Natur spüren, Wind und Weite. 

Angst vor der Zukunft? Nein. Natürlich machen sie sich Sorgen. Aber sie sind gut informiert, was 

los ist in der Welt – in Amerika, in der Ukraine, in Berlin. Aber sie blicken trotzdem erstaunlich 

unverzagt nach vorn. Und wenn die Älteren unter Ihnen, die noch den letzten Krieg und die Nach-

kriegszeit erlebt haben, zurückblicken, dann sagt mancher: „Ja, das konnten wir uns nicht aussu-

chen. Da mußten wir durch.“ Und manche oder mancher fügt hinzu: „Aber ich fühlte mich trotz 

allem von Gott beschützt!“  

Die Hoffnung, die trotz allem nach Wegen sucht, ist nicht bequem. Sie ist eine suchende, eine zwei-

felnde, eine verletztliche Hoffnung und keine Garantie dafür dass alles gut wird. Die 29-jährige 

Luisa Neubauer, Klimaaktivistin und Publizistin schreibt: „Mein eigene Verzweiflung trieb mich zu 

der Frage, wie wir echte, nachhaltige, unbequeme Hoffnung finden können. […] Dabei dachte ich 

an meine Großmutter und daran, wie tief die Frage der Hoffnung geht – nämlich bis ins Innerste 

von uns Menschen, in unsere Geschichte der Welt. Wenn fossile Zerstörung die größte Gefahr für 

unser Dasein auf der Welt ist, dann ist die Entdeckung einer Hoffnung, die uns zum Handeln moti-

viert, die wohl wertvollste Ressource unserer Zeit.“5 

Eine Hoffnung, die zum Handeln motiviert. Ich habe als Pfarrer in den 38 Jahren meines Dienstes in 

meinen Predigten nie Dinge von anderen eingefordert, die ich nicht bereit bin, selbst zu leisten oder 

die ich leiste. Und ich habe äußerst selten irgendwelche privaten Dinge erzählt. Aber ich muß kri-

tisch anfügen: Wir haben das Thema erneuerbare Energien zur Vermeidung von CO² bisher zu zö-

gerlich angefaßt, nur die Bedenken, die Probleme gesehen. Haben wir schon eine unserer Kirchen 

oder eines unserer Pfarrhäuser durch den Einbau von Wärmepumpen auf Erdwärme, Luft-Wärme 

oder auf Solarenergie umgestellt? In unserem Kirchgemeindebund kenne ich nur ein Gebäude und 

da funktioniert die Sache leider nicht. Ansonsten verfeuern wir weiter kräftig Gas und produzieren 

CO². In Graupa haben wir das erste Gebäude mit Erdwärme im Blick, aber das braucht noch etwas 

Zeit. Ich bin gerade privat auf Suche für einen Ruhestandssitz, suche ein Haus mit ein bißchen Grün 

oder etwas ähnlichem. Und da ist für mich auch ein Kriterium: Ich will kein Gas mehr verfeuern. Es 

muss andere Wege geben, ein Gebäude zu beheizen, auch wenn das zunächst einige Investitionen 

verursacht. Das bin ich meinen Kindern und potentiellen Enkeln schuldig. Ich will ohnehin nicht 

auf die Malediven fliegen.  

Eine Hoffnung, die zum Handeln motiviert. Ich entdecke bei Jugendlichen oder jungen Erwachse-

nen, das sie ihren Lebensstil sehr genau überprüfen im Blick auf den eigenen ökologischen Fussab-

druck. Und ich entdecke bei ihnen diese wertvollste Ressource: Die Hoffnung. 

Niemand muss sich klein und ohnmächtig fühlen. Wir haben als Christen allen Grund, uns nicht der 

Verzweiflung und dem allgemeinen Jammern über den katastrophalen Zustand der Welt hinzuge-

ben, sondern mit einem gewissen Trotz an Gott, am Glauben und an der Hoffnung festzuhalten. 

 
5 Luisa Neubauer: was wäre, wenn wir mutig sind? Hamburg 2025 S- 22f 



 5 

Wenn wir das tun, können wir viel bewegen oder mit Albert Schweitzer gesagt: „Das Wenige, das 

du tun kannst, ist viel.“6  Amen. 

Fürbittgebet7 

Pfarrer: Großer und ewiger Gott, 

Vater von uns allen,  

wir sehnen uns nach einer gerechten Welt,  

nach einem Ende von Krieg und Gewalt,  

nach Frieden, der den Namen verdient. 

 

Lektor: Du hast uns Hoffnung gemacht, großer Gott. 

Dir verdanken wir unsere Sehnsucht. 

Du bist es, den wir suchen. 

 

Pfarrer: Komm zu uns. 

Sende deinen Geist, 

der die Brücke schlägt 

von dir zu uns, 

von uns zu dir 

und zwischen uns Menschen. 

 

Lektor: Viele von uns, 

Gott, 

können aus dem Vollen schöpfen. 

Sie haben alles, was sie brauchen. Und vieles mehr. 

 

Pfarrer: Dank sei dir, 

Gott, 

dass es uns so gut geht. 

Den meisten jedenfalls. 

Aber nicht allen. 

 

Lektor: Viele müssen mit Wenigem zurechtkommen. 

Hierzulande 

und erst recht in den Ländern der Erde, 

in denen Hunger und Not, 

Mangel und Elend, 

Krankheiten und Katastrophen, 

Terror und Gewalt 

den Alltag bestimmen 

und das Leben gefährden. 

 

Pfarrer: Sie warten. 

Auf gesundes Wasser, 

auf sättigende Nahrung, 

auf heilende Medikamente, 

 

6 Albert Schweitzer (1875 - 1965), deutsch-französischer Arzt, Theologe, Musiker und Kulturphilosoph, Friedensno-

belpreis 1952 Quelle: Schweitzer, Straßburger Predigten, hg. von Ulrich Neuenschwander, C. H. Beck 1993 

 
7 Sylvia Bukowski / Jochen Denker / Holger Pyka: Worte finden. Neue Gebete für Gottesdienst und Alltag, Neukirchen: 

Neukirchener Verlag 2021 S. 118 

Ulrich Burkhardt / Eckhard Hermann: Neue Gebet für den Gottesdienst V, München: Claudius-Verlag 2018 ,  S. 54f 



 6 

auf Menschen, 

die ihnen helfen, zu leben und zu überleben. 

 

Lektor: Sie warten 

auf ein Wunder. 

Auf das Wunder 

des Sattwerdens, 

des Gesundwerdens, 

des Geborgenseins, 

des Friedens. 

 

Pfarrer: Sie warten auf dich, 

Gott. 

Wir bitten dich: 

zeige dich ihnen. 

 

Lektor: Lass sie 

deine Gnade erfahren, 

deine Güte spüren, 

deine Barmherzigkeit erleben. 

Zeige dich ihnen. 

Durch Menschen, 

die ihnen zur Seite stehen 

mit den Mitteln und Möglichkeiten, 

die sie haben; 

 

Pfarrer: mit ihrer Zeit, mit ihrem Geld, 

mit ihrem Wissen, mit ihrem Verständnis, 

mit ihrer Liebe, mit ihrem Glauben. 

 

Lektor: Zeige dich ihnen. 

Durch uns, 

die wir darauf vertrauen, 

dass du uns die Kraft gibst, 

die wir brauchen, 

um für die da zu sein, 

die uns brauchen. 

Darum bitten wir dich, 

Gott. 

 

Alle: Vater Unser 

 

 

 

 

 

 

 

 


